


Présentation de l’éditeur :

Comment sensibiliser les populations à la question, 
essentielle, du don du sang et de la transfusion ? 
En quoi pratiques et représentations diffèrent-elles 
selon les mœurs et les croyances propres à chaque 
culture ? Si, en France, le sang se donne, ailleurs, il 
se vend : en quoi cela modifie-t-il la portée du geste 
? Quelles sont les problématiques particulières liées 
aux groupes sanguins rares ? Quelles sont les poten-
tialités thérapeutiques du sang du cordon ombilical ?

La question du don de sang ouvre un débat qui né-
cessite des approches historiques, juridiques, anthropologiques, éthiques 
et médicales. Chercheurs, anthropologues, biologistes, juristes, éthiciens, 
philosophes, médecins, français et étrangers, ainsi que des acteurs de 
l’Établissement français du Sang et des associations conjuguent, dans cet 
ouvrage, l’étude des pratiques, de la normativité, des représentations et 
des législations aux défis et aux enjeux contemporains liés au sang.



Le sang
Donner et recevoir





Sous la direction 
de Jacques Chiaroni, Dominique Chevé, 

Caroline Berland-Benhaïm, Pierre Le Coz

Le sang
Donner et recevoir

CNRS ÉDITIONS
15, rue Malebranche - 75005 Paris



Collection « Corps » 
dirigée par Gilles Boëtsch

© CNRS ÉDITIONS, Paris, 2016
ISBN : 978‑2-271‑09057-7

ISSN : 1954-1228



Sommaire

Introduction................................................................................ 	 11
Quels sangs ? Pratiques, représentations, 
institutions et défis contemporains
Jacques Chiaroni, Dominique Chevé, 
Caroline Berland-Benhaïm, Pierre Le Coz............................ 	 11

Ouverture.................................................................................... 	 21
À quel sang sommes-nous mêlés ? 
Pour une écologie hémato-culturelle
Bernard Andrieu...................................................................... 	 21
Les Cellules souches du sang de cordon ombilical  : 
l’avis du Comité national d’éthique
Pierre Le Coz.......................................................................... 	 39

Chapitre  I. Don de sang et transfusion sanguine  : 
enjeux et repères juridiques 
(sous la direction de Caroline Berland-Benhaïm).................... 	 53

Le Don de sang  : quel pacte social ?
Samuel Valcke......................................................................... 	 55
Don de sang, transfusion sanguine  : 
de l’altruisme à la responsabilité
Dominique Viriot-Barrial........................................................ 	 61
Le Don de sang, rétrospective historique 
et plaidoyer contre la pensée unique
Antoine Leca, Nathalie Dernis............................................... 	 101

7



Chapitre  II. Cultures et don de sang  : 
perceptions, représentations, pratiques 
(sous la direction de Dominique Chevé)................................... 	 113

Des sangs ?
Dominique Chevé.................................................................... 	 115
Le Sang, un objet bio-culturel
Gilles Boëtsch......................................................................... 	 120
Le Don de sang dans les populations urbaines  : 
Les éléments du passage à l’acte
Priscilla Duboz........................................................................ 	 134
Deux dons de sang mis en dessins au Burkina  : 
Du centre médical à la chambre des fétiches
Michèle Cros........................................................................... 	 151
Éléments de réflexion sur la symbolique du sang 
chez les Fulbe de Mopti
Dorothée Guilhem................................................................... 	 171

Chapitre  III. Donner et recevoir  : 
l’éthique médicale face au multiculturalisme 
(sous la direction de Jacques Chiaroni)................................... 	 183

Approche du don de sang par la Fédération française 
pour le don de sang bénévole
Jacques Pellissard et Jean-Pierre Willaumez......................... 	 185
Donner et recevoir  : « L’éthique médicale 
face au multiculturalisme »
Laurence Marion..................................................................... 	 187
La Diversité bio-culturelle de la population française  : 
impacts sur le don de sang et la transfusion
Jacques Chiaroni..................................................................... 	 189
Allers-retours réflexifs entre ici et là-bas  : les utilisations 
thérapeutiques du sang des Comores à Marseille ; exemple 
de recherche-action ou comment promouvoir le don du sang 
au sein de la communauté comorienne de Marseille
Dominique Grassineau............................................................ 	 197

Le sang

8



Le Sang des autres  : un enjeu éthique 
pour la communauté internationale
Marie-Charlotte Bouësseau..................................................... 	 209
Multiculturalisme et don du sang  : un enjeu pour le don
Bruno Danic............................................................................ 	 213

Chapitre  IV. Les usages du sang de cordon ombilical 
(sous la direction de Pierre Le Coz)......................................... 	 219

Banques et greffes de sang de cordon  : 
aspects techniques et éthiques
Christian Chabannon et al...................................................... 	 221
Le Bébé du double espoir  : état des lieux
Emmanuelle Prada-Bordenave................................................ 	 224
La Conservation du sang de cordon  : 
état des lieux à l’échelle internationale
Caroline Berland-Benhaïm...................................................... 	 235
La Conservation du sang de cordon au Royaume-Uni
Thérèse Callus......................................................................... 	 250
L’Utilisation actuelle des produits issus de sang de cordon  : 
où et comment le citoyen peut-il trouver de l’information ?
Yves Charpak.......................................................................... 	 263

Sommaire





Introduction
Quels sangs ? 

Pratiques, représentations, 
institutions et défis contemporains

Jacques Chiaroni, Dominique Chevé, 
Caroline Berland-Benhaïm, Pierre Le Coz

Les différents acteurs du monde de la transfusion sanguine res-
sentent aujourd’hui le besoin de confronter leurs valeurs et leurs 
pratiques de soin. Ils s’interrogent sur leur façon de sensibiliser les 
populations, en comparant leur démarche avec celles qui ont cours à 
l’échelle internationale, dans un contexte diversifié à l’infini par les 
usages, les mœurs et les croyances propres à chaque culture. Dans le 
présent ouvrage, l’état des lieux des pratiques sera éclairé au moyen 
des concepts du droit, de l’anthropologie bio-culturelle et de l’éthique. 
Les problèmes porteront notamment sur la gratuité et la réciprocité 
dans le don de sang, la marchandisation des dérivés du sang, la mise 
à disposition du sang, le don lié aux groupes sanguins rares, les 
potentialités thérapeutiques du sang de cordon ombilical.

En France, comme on sait, la transfusion sanguine est fortement 
associée au don, à l’anonymat et à la gratuité. Donner son sang est un 
acte qui rencontre l’approbation de la grande majorité de nos conci-
toyens. À quoi tient la portée éthique que nous attribuons au don du 
sang ? Commençons par observer que le prélèvement de son sang en 
faveur d’un tiers anonyme ne va pas sans effort. Donner est rien moins 
qu’une attitude spontanée. Nous ne parlons pas de « don » à propos 
de n’importe quel geste de bienveillance naturelle. Dans l’imaginaire 
social, un don qui ne s’accompagne pas d’un élément de contrainte 
n’est pas réellement un don et la complexité culturelle de ce geste a 

11



été longuement étudiée par les anthropologues 1. À la différence de la 
bienveillance spontanée, d’un acte instinctif et immédiat qui s’impose 
par son évidence, le don de sang s’inscrit dans une démarche exigeante 
qui nous met aux prises avec nous-mêmes et avec l’altérité. Être don-
neur, c’est dépenser de l’énergie sans contrepartie pour qu’un autre 
puisse recomposer la sienne. Supposons à présent que notre société 
fasse le choix de rétribuer le don de sang. Que se passerait-il alors ? 
A priori, si le donneur de sang réclamait un dédommagement, son 
don perdrait de sa valeur. L’indemnisation ferait entrer la relation 
donneur/receveur dans l’ordre de la négociation. Cela signifierait-il, 
pour autant, que la transfusion reposerait sur une base contraire à 
l’éthique ? La réponse n’est pas simple. N’oublions pas en effet que 
ce qui confère sa valeur à un don, c’est que son auteur renonce à 
l’argent qu’il serait en droit de demander. Tout le mérite d’un béné-
vole vient précisément du fait qu’il ne réclame pas d’indemnité alors 
même qu’il effectue une tâche dont il ne serait pas choquant qu’elle 
soit rémunérée. Du reste, en de nombreux autres pays, le don du sang 
fait l’objet d’une rémunération que nul ne trouve indécente.

On ne peut donc pas trancher la question de la rémunération du don 
au nom de l’évidence. Il importe d’instaurer un débat contradictoire 
pour entendre les arguments des uns et des autres. Une collecte de 
sang assortie d’une rétribution ne serait pas une démarche dépour-
vue de justification pragmatique. Cette solidarité calculée pourrait 
se prévaloir des avantages qu’elle serait susceptible de procurer en 
termes de quantité d’unités de sang récupérées. Le nombre de don-
neurs augmenterait-il si on levait l’inhibition lucrative ? La question 
du don de sang ouvre un débat qui nécessite des approches historiques, 
juridiques, anthropologiques et éthiques dont les pages qui suivent se 
feront largement l’écho. En corollaire, du point de vue médical, la 
question de la rétribution du don soulève le problème de la qualité 
du sang recueilli. Lorsqu’on parle de « gratuité » à propos du sang, 
on entend par là que la transfusion s’effectue sans mise en jeu d’une 
somme d’argent qui serait réclamée par le donneur en compensation 
du service rendu. Cependant, le terme « gratuité » ne se réduit pas à 

1.  Voir dans cet ouvrage le chapitre II essentiellement ainsi que sa bibliographie.

Le sang

12



sa signification économique. « Gratuit » veut dire aussi, en un second 
sens, désintéressé. Ainsi, une troupe de théâtre peut « donner » un 
spectacle gratuit dans la rue dans le but de se faire connaître. En ce 
cas, il ne s’agit plus d’un don, à proprement parler. Plus ordinairement, 
un homme peut donner aux autres une partie de son temps et de son 
énergie sans réclamer d’argent mais en attendant une gratification ou 
une reconnaissance en retour. Or, ce qui assure la gratuité du don 
au plein sens du terme, c’est l’absence de certitude d’un retour en 
compensation. Un don devient un faux-semblant s’il est nourri par le 
désir secret d’une réciprocité (« donnant-donnant »). Donner n’est pas 
se donner en spectacle. Donner en espérant que ce don sera connu 
de tous et me vaudra les applaudissements de la foule, ce n’est plus 
affaire de générosité mais de publicité.

En France, toute attente en termes de réciprocité est a priori désa-
morcée puisque la loi réclame que le donneur ne sache pas à desti-
nation de quel receveur son sang sera transfusé. À cet égard, on peut 
aller jusqu’à faire du don de sang le paradigme du don authentique. 
En effet, il est peu probable qu’en cédant gratuitement son sang, le 
donneur cherche à auréoler son prestige. Donner son sang est une 
initiative trop accessible au plus grand nombre, trop peu « héroïque » 
pour qu’on puisse y voir un acte ostentatoire forçant l’admiration des 
autres. Ce qui confère au don du sang sa dimension éthique propre, 
c’est le fait qu’on ne puisse pas s’en prévaloir comme d’une prouesse 
hors du commun. La transfusion sanguine nous rappelle que la pierre 
de touche du don est la discrétion.

Mais peut-être atteignons-nous alors les limites des possibilités 
humaines ? Un homme peut-il donner sans arrière-pensée ? Un don 
n’appelle-t‑il pas nécessairement un contre-don ? Là encore, cette 
question a largement trouvé écho dans les travaux des anthropologues, 
de Marcel Mauss à Alain Caillé en passant par Jacques T. Godbout, 
Maurice Godelier, pour ne citer que quelques grandes figures de 
langue française. Ainsi, Jacques Godbout écrivait  : « L’individu 
moderne est réaliste. Il sait donc aussi ce qui se cache derrière le 
don » (Godbout, 2000  : 9). Ne serait-il pas légitime qu’un donneur 
reçoive un remerciement ou un geste de reconnaissance, que ce soit 
par les acteurs de soin ou par la société en général ? Si tel était le 

Introduction

13



cas, faudrait-il en conclure que son don n’est pas un don véritable 
mais un calcul de son intérêt bien compris ?

Dans son ouvrage resté célèbre sur l’utilitarisme, le philosophe 
anglais John Stuart Mill écrit que lorsqu’un homme en sauve un 
autre de la noyade, cela n’a aucune d’importance de savoir s’il en 
escomptait subrepticement une reconnaissance ou s’il avait agi de 
façon désintéressée (Mill, 1988). De ce point de vue, on ne s’intéresse 
qu’aux conséquences de l’action lorsqu’il s’agit de statuer sur sa 
valeur morale. On évalue une action en observant si elle a augmenté 
le différentiel entre les plaisirs et les souffrances : « faire ce qui, sous 
la totalité des générations futures, réalise le plus grand différentiel 
possible entre le bonheur et la souffrance » (Birnbacher, 1994). Est-il 
sûr, néanmoins, que nous raisonnions de façon purement utilitariste, 
sans prendre en compte les intentions des personnes dans nos éva-
luations des conduites d’entraide ?

Indépendamment de son mérite, on peut estimer que l’homme qui 
donne sans calculer témoigne d’une plus grande liberté. Donner sans 
arrière-pensée, en effet, c’est être libéré du désir d’être approuvé. 
On remarque sur ce point que benevolus vient de bene qui veut dire 
« bien » et volo « je veux ». Être bénévole, ce n’est pas seulement 
apporter son consentement à une proposition ou à une incitation exté-
rieure. Le bénévolat relève d’une démarche délibérée, c’est-à-dire 
volontaire et réfléchie, sans pression extérieure ni sollicitation. En ce 
sens, et pour emprunter une référence à l’Ancien Testament, Abraham 
ne « donne » pas son fils en sacrifice  : c’est Dieu qui lui demande 
(Bible, 1995 ed.). Son acte est plutôt un témoignage d’obéissance 
accompagné de l’espoir d’un geste divin, voire d’une faveur accordée 
en retour in extremis.

Donner du sang n’est ni se mutiler soi-même ni sacrifier ce que 
l’on a de plus cher. Ce n’est pas une réponse à une convocation trans-
cendante. Le don se situe dans une relation de personne à personne. 
C’est cette dimension interpersonnelle du don qui fait sa différence 
avec l’acte de bienfaisance. On parle de « bienfaisance » lorsque le 
don s’effectue au profit d’un groupe. Verser de l’argent pour une 
association, par exemple, c’est être un membre « bienfaiteur ». Dans 
la transfusion, en revanche, on donne pour quelqu’un. Il est vrai qu’on 

Le sang

14



ne connaît pas l’identité du receveur. Mais cet anonymat a quelque 
chose à voir avec la valeur du don. Preuve en est qu’il ne viendrait 
à l’esprit d’aucun donneur de chercher à savoir à qui il a donné son 
sang. Pour un donneur, peu importe qui est le receveur. Il n’est pas 
question de « flécher son don » ; de réclamer, par exemple, qu’on 
transfuse son sang à un sujet jeune de préférence à un autre plus âgé. 
Le don de sang n’est pas conditionné à la personnalité, à l’âge ou à 
la valeur morale du receveur.  Un don n’est pas une rétribution ; il 
ne se mérite pas. Si le sang était donné au receveur à titre de récom-
pense de sa bonne conduite, il perdrait de sa gratuité. Il deviendrait 
un calcul proportionné. La parabole néotestamentaire de l’« enfant 
prodigue » est instructive sur ce point. Désœuvré et dépouillé après 
avoir dilapidé ses biens, l’enfant prodigue regagne le logis fami-
lial. Pour fêter son retour, le père décide de tuer le veau gras. Son 
second fils ne comprend pas que son père puisse accomplir une telle 
offrande parce qu’il fait dépendre l’acte de générosité de la valeur 
morale intrinsèque du destinataire du don (son frère « prodigue » en 
l’occurrence). La parabole de l’enfant prodigue signifie que le don 
n’est pas soumis à conditions.

Plusieurs des contributions de cet ouvrage collectif auront l’occa-
sion d’y revenir : l’éthique du don de sang s’articule autour des valeurs 
de gratuité, d’anonymat et de liberté. Cependant, on verra parfois que 
leurs auteurs se demandent si ces valeurs ne sont pas appelées, bon 
gré, mal gré, à composer avec un principe de réalité. Notre société 
pourra-t‑elle durablement faire face à l’accroissement des besoins des 
patients en unités de sang ? Un raisonnement utilitariste qui assume 
la rétribution des donneurs ne permettrait-il pas de sauver plus de 
vies ? Pouvons-nous compter uniquement sur les bonnes volontés ?

Ces interrogations conduisent plusieurs contributeurs du présent 
ouvrage à se demander d’où vient la motivation à donner. Pourquoi 
donne-t‑on ? On cherche parfois « la » motivation « du » bénévole. 
Mais il existe en réalité toute une palette bariolée de motivations, du 
plaisir de faire des rencontres au désir de vivre une expérience enri-
chissante, en passant par le souci d’utiliser à bon escient un temps 
laissé libre par la cessation d’activité, et bien d’autres raisons, motifs, 
finalités. Les raisons de donner son sang sont multiples et il serait 

Introduction

15



vain de chercher à hiérarchiser ces motivations, comme s’il fallait 
regarder le bénévolat avec l’œil sévère du moraliste. De nouvelles 
motivations peuvent surgir chemin faisant. Au demeurant, elles ne 
sont pas exclusives les unes des autres. Elles confluent dans une même 
aspiration à aller à la rencontre des autres, laquelle est toujours une 
rencontre avec soi. Comme l’écrit Lévinas, « c’est dans la relation 
à autrui que j’assiste à moi-même » (Lévinas, 1994). Il est vrai que 
notre culture a longtemps conçu le bénévolat sur le modèle altruiste 
de l’abnégation sans contrepartie. Mais ce modèle a subi l’érosion du 
temps. S’agissant des donneurs de sang, on ne doit pas minimiser les 
avantages qu’en tirent les bénévoles eux-mêmes. Ne sont-ils pas les 
premiers à reconnaître ce que leur apporte leur engagement solidaire 
en termes de rencontres et de renouvellement de leur vision de l’exis-
tence ? Leur témoignage nous rappelle qu’un donneur reçoit autant 
qu’il donne. Un don est une exigence, nullement une souffrance. 
Une action n’a-t‑elle pas d’autant plus de valeur que l’on éprouve 
davantage de plaisir à l’accomplir ?

Mais la problématique de la transfusion sanguine ne se limite pas à 
une relation inter-individuelle. Sur un plan collectif, l’organisation gra-
tuite de la transfusion sanguine renferme une portée symbolique. Elle 
parle des valeurs que véhicule notre société, de la manière dont notre 
culture conçoit le don : gratuit, anonyme, sans réciprocité. L’ampleur 
de l’engouement que le bénévolat suscite aujourd’hui donne à penser 
que nos sociétés ne sont pas livrées au chaos des passions égoïstes. 
Le don de sang anonyme et désintéressé est une pratique qui atteste 
que les hommes continuent à éprouver le besoin de vivre au sein 
d’une société qui leur renvoie une image gratifiante d’eux-mêmes. Il 
contrebalance l’image négative d’un monde émietté en « particules 
élémentaires », uniquement régi par la loi du plus fort. Les donneurs 
sont porteurs d’un message d’espoir  : les valeurs matérialistes de la 
production et de la consommation ne répondent pas aux aspirations 
les plus profondes de l’être humain. À une époque où la publicité 
et les marques sont partout, les donneurs de sang nous rappellent 
que nous n’avons pas moins besoin d’être que d’avoir. La vision 
étriquée et consumériste du bonheur répand un sentiment général de 
frustration. Les donneurs nous rappellent que nous avons besoin de 

Le sang

16



sortir de nous-mêmes, de nous transcender dans l’effort pour tester 
nos seuils de résistance et mettre en œuvre les valeurs auxquelles 
nous sommes attachés.

Au plan du droit, le sang a été et est encore de nos jours au cœur 
de grandes évolutions juridiques. Et c’est notamment à la suite de 
drames sanitaires majeurs que ces évolutions ont été le plus remar-
quées. Le don de sang peut être juridiquement étudié à plusieurs 
échelles. En effet, son évolution historique, la transfusion sanguine, 
ou encore l’utilisation du sang de cordon sont autant de sujets dérivés 
de la notion de don de sang qui peuvent être discutés par les juristes. 
Il s’agit alors ici d’abord d’engager une rétrospective du don de sang 
axée sur la question de savoir si la gratuité peut suffire aux besoins 
en produits sanguins avec l’hypothèse posée de savoir s’il ne serait 
pas judicieux d’aménager notre système, en prenant exemple sur cer-
tains modèles européens. Mais également de considérer la transfusion 
sanguine au travers de la responsabilité selon deux grands principes : 
l’éthique médicale et la sécurité transfusionnelle. Enfin, le don de sang 
de cordon fait l’objet dans cet ouvrage d’une étude portant sur le fait 
de savoir si il serait souhaitable de voir apparaître sur notre territoire 
national des banques privées de conservation de sang de cordon et 
cela au travers d’éléments de droit comparé ainsi qu’un état des lieux 
à l’échelle internationale.

De plus, l’évolution démographique de notre société fait appa-
raître de nouvelles problématiques du don de sang. En effet, si la 
notion de don de sang, dans sa dimension de communication, reflète 
le plus souvent une composante quantitative, l’existence de popu-
lations migrantes et d’une société plurielle ont fait aussi apparaître 
une dimension qualitative. Si l’autosuffisance nationale quantitative 
apparaît bien maîtrisée à ce jour, l’autosuffisance qualitative reste 
fragile. En effet les groupes sanguins, dont la compatibilité entre 
donneur et receveur est un pilier de la sécurité immunologique des 
transfusions, présentent une répartition préférentielle en fonction de 
l’origine géographique des populations. Or la fréquence des différents 
groupes sanguins retrouvée dans la population de donneurs de sang 
habituels ne « collent » pas avec la diversité biologique retrouvée dans 
la population française telle qu’elle se présente aujourd’hui.

Introduction

17



Cet écart biologique semble le fait, non seulement d’approches 
culturelles différentes du don de sang par la pluralité de la population 
française, mais aussi de l’absence de prise en compte significative et 
forte de cette diversité lors des campagnes de sensibilisation. Ainsi, 
l’une des parties de nos études a porté sur l’analyse des écarts bio-
logiques entre donneurs et receveurs ainsi que sur des tentatives de 
compréhension de cette disparité sociale du don afin de proposer des 
actions de sensibilisation adaptées.

Enfin, sur un mode pluridisciplinaire, les auteurs de cet ouvrage 
déclinent les manières de concilier le sens de la responsabilité pour 
autrui et l’aspiration à l’épanouissement personnel. Nous ne nous 
humanisons pas seuls : c’est l’humanité des autres qui nous humanise. 
C’est cette humanité des autres que nous rencontrons dans les rela-
tions d’entraide intergénérationnelles qui se tissent autour de la trans-
fusion sanguine. Ce dernier enjeu est d’ordre anthropologique. Nul 
doute que le sang ne soit pas seulement un élément corporel devenu 
matière première (Thouvenin, 1997), mais qu’il fasse l’objet, dans 
les cultures, d’une surdétermination symbolique. Chargées d’ambiva-
lence (« bon et mauvais sang » pour ne retenir qu’un seul exemple), 
les représentations du sang sont à la fois universelles et particulières 
(Hugh-Jones, 2011  : 4)  : en ce qu’il est un attribut très particulier, 
commun des vivants animaux et reconnu comme substance fondatrice 
de la vie comme de l’être, le sang transporte bien autre chose, parce 
qu’il est investi de sens et de valeurs symboliques (« sang mêlé », 
« sang partagé », etc.). Bref, le sang est toujours plus que le sang, il 
est cette chose précieuse et paradoxale, qui circule, coule, est versé, 
échangé, donné et dont la fluidité échappe toujours à une tentative 
d’être fixée définitivement.

Les logiques culturelles multiples ne le laissent jamais au hasard, il 
est captif de réseaux complexes de significations religieuses, civiles, 
sociales, morales et économiques notamment et cela suffit à en faire 
un objet d’étude et d’interrogation toujours renouvelé. Une seule cer-
titude : du culturel, du symbolique, de l’axiologique, voire du surna-
turel investissent également les espaces bio-médicaux et ceux de la 
santé publique. C’est pourquoi l’option de cet ouvrage est résolument 

Le sang

18



pluridisciplinaire et transversale, sans bien évidemment prétendre à 
une quelconque exhaustivité.

Bibliographie

Bible de Jérusalem, 1995, Paris, Les éditions du Cerf.
Birnbacher D., 1994, La Responsabilité envers les générations futures, 

Paris, PUF.
Godbout T. J., 2000, L’Esprit du don, Paris, La Découverte (1re édition : 

1992).
Hugh-Jones S., 2011, « Analyses de sang », dans Terrains, n°  56  : 

4‑21.
Lévinas E., 1994, L’Intrigue de l’infini, Paris, Flammarion, coll 

« Champs/L’essentiel.
Mill J-S., [1861], 1988, L’Utilitarisme, trad. G.  Tanesse, Paris, 

Flammarion « Champs ».
Thouvenin D., 1997, « Don et/ou prélèvement d’organes », dans 

Sciences sociales et santé, 15, 1.

Introduction




	Sommaire
	Introduction
	Quels sangs ? Pratiques, représentations, institutions et défis contemporains, Jacques Chiaroni, Dominique Chevé, Caroline Berland-Benhaïm, Pierre Le Coz




